



آثار الشّيخ العلّامة

عبد الرحمن بن يحيى المعلمي

(٦)

طبعات المجمع

# مُجْمُوعُ سَأْلَ الْعِقِيدَةِ

تألِيف

الشّيخ العلّامة عبد الرحمن بن يحيى المعلمي اليماني

١٣٨٦ - ١٣١٢

تحقيق

عدنان بن صفاخان البحارى

وتفق المنهج المقدم من الشّيخ العلّامة

بِكَرْ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ زَيْدٍ

(رَحْمَةُ اللهِ تَعَالَى)

تَسْمِيل

مُؤسَّسَةُ سُلَيْمانَ بْنِ عَبْدِ الرَّزِيزِ الرَّاجِحِيِّ الْخَيْرَيَّةِ

جَارِ عَلَى الْفِوْلَادِ

النشر والتوزيع

لَهُمْ

رَاجَعَ هَذَا الْجَزْءُ

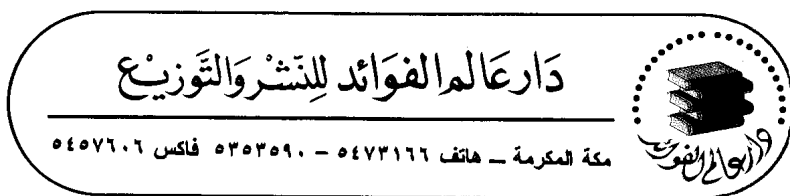
مُحَمَّد أَجْمَل إِلَاصَالِحِي

سُعُود بْن عَبْد العَزِيز الْعَرَيْفِي



مؤسسة سليمان بن عبدالعزيز الراجحي الخيرية  
SULAIMAN BIN ABDUL AZIZ AL RAJHI CHARITABLE FOUNDATION

حقوق الطبع والنشر محفوظة  
لمؤسسة سليمان بن عبد العزيز الراجحي الخيرية  
الطبعة الأولى - ١٤٣٤ هـ



الصف والاخراج **دار عالم الفوائد** للنشر والتوزيع

## مقدمة التحقيق

إِنَّ الْحَمْدَ لِلَّهِ، نَحْمَدُهُ، وَنَسْتَعِينُهُ، وَنَسْتَغْفِرُهُ، وَنَعُوذُ بِاللَّهِ مِنْ شَرِّ رُورِ  
أَنفُسِنَا، وَمِنْ سَيِّئَاتِ أَعْمَالِنَا، مِنْ يَهْدِهِ اللَّهُ فَلَا مُضِلٌّ لَّهُ، وَمِنْ يُضْلِلُ فَلَا هَادِي  
لَهُ، وَأَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّداً عَبْدُهُ  
وَرَسُولُهُ.

﴿يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا آتَقُوا اللَّهَ حَقَّ تُقَ�لِيدِهِ وَلَا تَمُونُنَّ إِلَّا وَأَنْتُمْ مُسْلِمُونَ﴾ [آل

عمران: ١٠٢].

﴿يَأَيُّهَا النَّاسُ آتَقُوا رَبِّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ نَقْسٍ وَجَدَنَّ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَّ مِنْهَا  
رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَاءً وَآتَقُوا اللَّهَ الَّذِي تَسَاءَلُونَ بِهِ وَالْأَرْحَامَ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رِقْبَيَا﴾ [النساء:  
١].

﴿يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا آتَقُوا اللَّهَ وَقُولُوا قَوْلًا سَدِيدًا ٧٠ يُصْلِحُ لَكُمْ أَعْمَالَكُمْ وَيَغْفِرُ  
لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَمَنْ يُطِيعُ اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا﴾ [الأحزاب: ٧١-٧٠].

أمّا بعد، فهذا مجموع يشتمل على عشر رسائل في العقيدة، للشيخ العلّامة عبد الرحمن بن يحيى المعلّمي رحمه الله تعالى، وأسماؤها حسب ترتيبها في هذا المجموع:

١ - حقيقة التأویل.

٢ - حقيقة البدعة.

٣ - صدح الدُّجْنَةَ في فَضْلِ الْبِدْعَةِ عَنِ السُّنَّةِ.

- ٤- الحنفية والعَرب.
- ٥- عقيدة العَرب في وثيَّتهم.
- ٦- الرد على حسن الضالعي.
- ٧- ما وَقَع لبعض المسلمين من الرِّياضَة الصُّوفية والْغُلوُّ فيها.
- ٨- رسالة في الشفاعة.
- ٩- التفضيل بين الخلفاء الأربع رضي الله عنهم.
- ١٠- تعلق العقائد بالزمان والمكان.

وَسَأْلَقِي الضَّوءَ فِي هَذَا التَّمَهِيدَ عَلَى مَا يَعْرِفُ بِكُلِّ رِسَالَةٍ عَلَى حَدَّهِ إِنْ شَاءَ اللَّهُ تَعَالَى.

### ١- الرِّسَالَةُ الْأُولَى: «حَقِيقَةُ التَّأْوِيلِ»:

\* اسم الرِّسَالَة: قال المؤلِّف رحمه الله في أول هذه الرِّسَالَة: «فَهَذِهِ رِسَالَةُ فِي حَقِيقَةِ التَّأْوِيلِ». وقد استفدت من هذه الجملة اسم هذه الرِّسَالَة.

\* التَّعرِيفُ بِالرِّسَالَة: تكلَّمَ المؤلِّف رحمه الله في هذه الرِّسَالَة عن مسألة التأويل الباطل عند المتأخرِين، وهي مسألة كبيرة، لها تعلُّقٌ بفهم نصوص الشرع الحكيم، وكان الانحراف في فهمها سبباً للانحراف في كثير من المسائل العقديَّة والعملية، ونشوء كثير من الفرق المخالفة للكتاب والسنة.

فذكر في الباب الأول التعرِيف اللُّغوي للتَّأْوِيل، واشتقاق المعنى

الاصطلاحِيِّ منه، ثم استطرد بالشرح والتمثيل في إطلاقات التأويل على الرؤيا والفعل واللُّفْظ.

ثم عقد باباً ثانياً جعله مقدمة في الصدق والكذب. ثم أتبعه بفصلٍ في تشديد الشارع في الكذب، وساق النصوص الدالة على ذلك، وأتبعه بفصل آخر في الترخيص في بعض ما يسمى كذباً وساق فيه النصوص الدالة على ذلك وكلام أهل العلم عليها، مع استطرادٍ في تعداد مفاسد الكذب.

واستطرد أيضاً في الكلام عن أنواع التورية التي يجوز استعمالها عند الحاجة.

ثم ختم الباب بالتأكيد على حرمة الكذب وقبحه وذمّه لغير ضرورة.

ثم عقد باباً ثالثاً في حكم التأويل، وذكر في مطلعه أنَّ اللُّفْظ المراد تأويله لا يخرج عن نصوص العقيدة أو الأخبار أو الأحكام.

ثم عقد فصلاً في ضروب النصوص الواردة في العقيدة والتي قد يقع فيها التأويل، وبيَّن بالشرح أنَّها على ضربين:

١ - الضرب الأول: نصوصٌ وَرَدَتْ فيما كُلِّفَ الناس باعتقاده من أصول الإيمان وأركانه العظام، من الإيمان بالله، وملائكته، وكتبه، ورسله، والبعث بعد الموت، والقدر. وأنَّ عامتها مما يُدرِكُ بالعقل، وأنَّ ثُمَّ تفاصيل ترجع إلى ما ذُكِرَ، وأنَّ هذه الأمور الضروريَّة في الإيمان مما عُلِمَ من الدين بالضرورة، ومحاولة تأويلها لا نزاع في كفره.

ثم عقد فصلاً بيَّن فيه أنَّ صِحَّةَ الإيمان لا تتوَقَّفُ على العلم بما وَرَدَ في النصوص من تفصيلاتٍ ما تقدَّمَ من الأصول الآنف ذكرها.

٢- الضرب الثاني: نصوصٌ وَرَدَتْ فيما لم يُكُلِّفَ النَّاسَ باعتقاده، ولا يتوقف الإيمان على العلم به.

وَأَنَّ رَحْمَةَ التَّأْوِيلِ تَدُورُ حَوْلَ هَذِينَ الضَّرْبَيْنِ.

ثُمَّ اسْتَطَرَدَ الْمُؤْلِفُ رَحْمَهُ اللَّهُ تَعَالَى فَذَكَرَ خَلَافَ النَّاسِ فِي آيَاتِ صَفَاتِ اللَّهِ تَعَالَى، وَذَكَرَ بَعْضَ حُجَّ الْمُتَأْوِلِينَ لَهَا وَدَحْضُهَا.

ثُمَّ أَسْهَبَ فِي الرَّدِّ عَلَى مَنْ زَعَمَ أَنَّ مَقْصُودَ الشَّرِيعَةِ إِصْلَاحَ حَالِ الْبَشَرِ، لِيَمْتَلِئَ الْأَمْرُ وَالنَّهِيُّ، وَأَنَّهَا ضَمَّتْ إِلَى ذَلِكَ بَعْضَ الْعَقَائِدِ الَّتِي يَتَوَقَّفُ الْأَمْتَشَالُ عَلَيْهَا، وَأَنَّهُ يَقُعُ فِي بَعْضِهَا إِقْرَارٌ بِبَعْضِ الْخَطَايَا الشَّائِعِ عِنْدَ النَّاسِ فِي أَمْوَالِ الْعِقِيدَةِ، وَيُلَزِّمُ مِنْهُ وَقْعَ الْكَذَبِ فِي كَلَامِ اللَّهِ وَرَسُولِهِ ﷺ.

ثُمَّ ذَكَرَ أَنَّ مَنْ أَثَبَتَ اللَّهُ تَعَالَى الصَّفَاتِ الْوَارِدَةِ فِي النَّصُوصِ بِمَا يَلِيقُ بِهِ تَعَالَى ثَلَاثَ فِرَقٍ:

١- الفرقة الأولى: من يسلّم لظواهر معاني نصوص الصفات مع اعتقاده دلالتها على المحال والتشبّيه! ويرى خطورة تأوילها وأنّ السلامة في ترك ذلك.

٢- الفرقة الثانية: من يسلّم لظواهر معاني نصوص الصفات مع اعتقاده دلالتها على المحال والتشبّيه، ولكنه يرى عدم حرمة تأويلها!

٣- الفرقة الثالثة: من يرى إثبات ظواهر معاني نصوص الصفات دون اعتقاد دلالتها على المحال والتشبّيه، وأنّ قولهم ليس كقول الممثّلة.

ثُمَّ أَفَاضَ الْمُؤْلِفُ بِالشَّرِحِ وَالْتَّمَثِيلِ فِي أَنَّ إِثْبَاتَ مَعْنَى صَفَاتِ اللَّهِ تَعَالَى عَلَى ظَاهِرِهَا لَا يُلَزِّمُ مِنْهُ تَشْبِيهَهَا بِكِيفِيَّةِ صَفَاتِ الْمَخْلُوقَيْنِ، وَأَنَّهُ لَيْسَ فِي

تلك النصوص كذبٌ ولا إضلالٌ ولا جهلٌ.

وبيَّنَ أنَّ سببَ ضلالِ هؤلاءِ المُؤْلِفِينَ أمورٌ:

١- قِلَّةُ حِظِّهم مِنْ مَعْرِفَةِ الْكِتَابِ وَالسُّنَّةِ.

٢- تقدِيسِهِمُ الْفَلَاسِفَةُ فَوْقَ تقدِيسِ الْأَنْبِيَاءِ.

٣- تحميل عقولهم ما لا تتحتمل من دعوى إدراك كُنْهِ كلِّ الأشياءِ،  
وعدم وقوفهم عند الحدِّ الذي يقدرون عليه من المعرفة والعلم.

ثم استطرد في بيان هذا الأمر الثالث، وذكر قصور العقول وخطأها في  
كثير من الأمور، واعتماد عقول أربابها على الاستقراء للمحسوسات، ونفيها  
لما لم تدركه، مع العلم أنَّ العقل الإنساني قاصر ومتفاوت بالإدراك،  
واختلافُ أرباب مَدَّعيه وتخطئة بعضهم بعضاً يدلُّ على ذلك.

ثمَّ بيَّنَ أنَّ من صفاتِ اللهِ ما لا شبهةُ فيهِ لِمَنْ أَنْكَرَهُ أَصْلًا، وَأَنَّ مِنْهَا مَا  
لَمْ تَكُنْ فِيهِ شَبَهَةٌ إِلَّا لِمَنْ اطَّلَعَ عَلَى كَلَامِ الْفَلَاسِفَةِ.

ولِمَّا كانَ بحثُ المؤلَّفِ رحْمَهُ اللهُ فِي مَسْأَلَةِ التَّأْوِيلِ استدَعَى مِنْهُ ذَلِكَ  
تفصيل القول في المتشابه والممْكُم، وتحقيق الكلام في معنى قول الله تعالى:  
﴿هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ عَلَيْكَ الْكِتَابَ مِنْهُ مَا يَكُنُّ مُحْكَمٌ فِيهِ هُنَّ أُمُّ الْكِتَابِ وَآخَرُ مُتَشَبِّهُهُمْ﴾ [آل  
عمران: ٧].

وتضمَّنَ ذَلِكَ كَلَامَهُ رحْمَهُ اللهُ عَلَى المتشابهِ وَأَنَّهُ لا يَعْلَمُ مَعْنَاهُ أَحَدٌ إِلَّا  
اللهُ تَعَالَى، وَبِيَانِ مَعْنَى الرَّسُوخِ فِي الْعِلْمِ، وَالْعَلَامَاتِ الَّتِي يَفْرَقُ بَيْنَهَا بَيْنَ  
الْزَّائِغِ وَالرَّاسِخِ فِي الْعِلْمِ.

وتضمنَ كلامه أيضًا الإسهاب في بيان معنى المتشابه، ونقله ثم نقده ل الكلام الرَّاغب الأصبهاني عن أنواع المتشابه وأنَّه على ثلاثة أنواع:

١ - الأول: المتشابه من جهة اللفظ، وله خمسة أضرب، ذكرها ومثل لها.

٢ - الثاني: المتشابه من جهة اللفظ والمعنى، وله خمسة أضرب أيضًا، ذكرها ومثل لها.

٣ - الثالث: المتشابه من جهة المعنى.

ثمَّ عقد المؤلِّف رحمة الله فصلًا في الكلام على تأويل الأخبار في الواقع الواردة في نصوص الشرع، وأنَّها على ثلاثة ضروب:

١ - وقائع متعلقة بالرب، وقد تقدَّم الكلام عليها في تأويل نصوص العقائد.

٢ - وقائع متعلقة بما لا نُحسُّ به ولا هي من جِنسه، كالملائكة والجن، فحكمها حكم العقائد.

٣ - وقائع متعلقة بما نُحسُّ به أو من جِنسه، وهو محلُّ البحث في هذا الفصل.

ثم بدأ في بسط الكلام عن هذا الضرب الثالث، والردُّ على دعوى أنَّ في نصوص الشرع ما ينافي صريح العقل أو التواتر أو الحسن.

ثم عقد المؤلِّف فصلًا في الرَّد بإسهاب على قول بعض العلماء: «إنَّ الشريعة إنَّما جاءت لتعليم الدين عقائد وأحكاماً، وأنَّ ما ورد فيها من بعض النصوص التي لها تعلق بعلوم الكون والطبيعة والفلك = فلا يكون مقصوداً

لذاته، ولا يصح الاستناد إلى ظاهرها في تقرير أمر من تلك الأمور الكونية».

وبه ينتهي ما وُجد من هذه الرسالة.

\* الدراسات السابقة: قد سبق المؤلف رحمة الله بدراسات وكتب في موضوع التأويل، منها ما كان على مذهب أهل السنة، ومنها ما كان مخالفًا له، ومنها ما كتب استقلالاً ومنها ما ضمّن في غيره. ومن أهمّها:

١- إبطال التأويلات في أخبار الصفات، للقاضي أبي يعلى محمد بن حسين الفراء الحنفي رحمة الله تعالى، المتوفى سنة ٤٥٨ هـ<sup>(١)</sup>.

وقد ردّ به على كتاب «تأويل الأخبار» لابن فورك، المتوفى سنة ٤٠٦ هـ، والذي صنفه في تأويل الصفات<sup>(٢)</sup>.

٢- قانون التأويل، لابن العربي المالكي رحمة الله تعالى، المتوفى سنة ٥٤٣ هـ، ولم يتناول الكتاب قضية التأويل المراده في هذا الباب تناولاً مباشراً، إنما تظهر علاقته بالتأويل من جهة استعمال التأويل بمعنى التفسير والبيان، وضرب أمثلة عملية عليه<sup>(٣)</sup>.

(١) طُبع بتحقيق الدكتور محمد بن حمد الحمود، جزئين بدولة الكويت. وقد قال المؤلف في مقدمة كتابه ١/٤١-٤٢: «وسائلم أن أنا مل مصنف محمد بن الحسن بن فورك، الذي سمّاه تأويل الأخبار، جمع فيه الأخبار وتأولها، فتأملنا ذلك، وبيّنا ما ذهب فيه عن الصواب في تأويله...».

(٢) طُبع كتاب ابن فورك بعنوان «تأويل الأخبار المتشابهة» أو «مشكل الحديث»، بتحقيق: دانيال جيماري، بالمعهد الفرنسي للدراسات العربية بدمشق، ٢٠٠٣ م.

(٣) تُنظر مقدمة المحقق محمد السليماني (ص ٢٢٩-٢٣٠) في علاقة العنوان بمحظى الكتاب، وينظر كلام المؤلف في الكتاب (ص ٦٤٦-٦٤٩) وكلامه عن المحظى =

٣- ذمُّ التأویل، لموّفق الدّین ابن قدامة المقدسي الحنبلي رحمه الله تعالى، المتوفى سنة ٦٥٢ هـ، وبيّن مراد المؤلّف من الكتاب بوجوب إجراء نصوص الصفات على ظاهرها، وإبطال نفيها اعتماداً على التأویل المُخدّث عند المتأخّرين، وجوابه عن بعض ما يُورد من الشبهات في آيات الصفات <sup>(١)</sup>.

٤- الإكيليل في المتشابه والتّأویل، لشيخ الإسلام الإمام ابن تيمية رحمه الله تعالى، المتوفى سنة ٧٢٨ هـ <sup>(٢)</sup>.

٥- الصّواعق المرسلة على الجهميّة والمعطلة، لشيخ الإسلام الإمام ابن قيّم الجوزيّة رحمه الله تعالى، المتوفى سنة ٧٥١ هـ <sup>(٣)</sup>.

ويُعدُّ كتاب الصواعق من أهم وأكبر هذه الكتب والدراسات، فقد بَنَى الإمام ابن القيّم رحمه الله كتابه على أربعة وعشرين فصلاً في التّأویل وإبطاله، ثم فرّع في الفصل الرابع والعشرين ذكر الطواغيت الأربع التي

= والمتشابه (ص ٦٦١-٦٦٤) وما بعدها.

(١) وقد قال رحمه الله في مطلع كتابه: «ومذهب السلف رحمة الله عليهم الإيمان بصفات الله تعالى وأسمائه التي وصف بها نفسه في آياته أو على لسان رسوله، من غير زيادة عليها ولا نقص منها، ولا تجاوز لها ولا تفسير لها ولا تأويل لها بما يخالف ظاهرها...». وطبع الكتاب بتحقيق الدكتور بدر البدر، الطبعة الأولى بدار الفتح بالشارقة، سنة ١٤١٤ هـ.

(٢) طُبع الكتاب مرات عديدة.

(٣) طُبع بتحقيق الدكتور علي بن محمد الدخيل الله، بدار العاصمة بالرياض، في أربعة مجلدات.

هدم بها أصحاب التأويل الباطل معاقل الدين<sup>(١)</sup>.

وللكتاب مختصر، لابن الموصلي، المتوفى سنة ٧٧٤ هـ<sup>(٢)</sup>.

٧- قصد السبيل إلى ذم الكلام والتأويل، للعلامة صديق حسن خان القنوجي رحمه الله تعالى، المتوفى سنة ١٣٠٧ هـ، بين المؤلف في مقدمته مقصوده من هذا الكتاب، فقال: «وهذه ثمانية فصول وعدة أصول.. مشتملة على ما جاء من السلف الصالحة والخلف الأتقياء، في عظم الكتاب المبين، وكراهة الغلو في علم الكلام، وذم التأويل، وصرف النصوص عن ظواهرها..»<sup>(٣)</sup>.

\* وصف النسخة الخطية: للرسالة نسخة واحدة، مكتوبة بخط مؤلفها المعروف، وهو واضح غالباً، مع ضربٍ ولحقٍ كثيرٍ، يصل أحياناً إلى الضرب على الصفحة كلها أو بعضها.

وقد كتبها المؤلف في دفتر صغير، يقارب عدد أوراقها الأربعين صفحة، كل صفحة فيها وجهاً، في كل وجه سبعة عشر سطراً.

وهي من محفوظات مكتبة الحرم المكي الشريف، ضمن مؤلفات الشيخ رحمه الله، برقم (٤٧٨٤).

\*\*\*

(١) تنظر مقدمة المؤلف (١٧٠-١٧٤).

(٢) طُبع بتحقيق الحسن بن عبد الرحمن العلوي، في دار أصوات السلف، عام ١٤٢٥ هـ.

(٣) «قصد السبيل» (ص ٣٦). وقد طُبع الكتاب بتحقيق سعيد معاشة الجزائري، بدار ابن حزم، عام ١٤٢١ هـ.

## ٢- الرسالة الثانية: «حقيقة البدعة»:

\* **اسم الرسالة:** لم ينص المؤلف رحمة الله تعالى على اسم رسالته، وقد كتب في أولها: «حقيقة البدعة».

ولا أدرى هل هذا الاسم من تسمية الشيخ لها، أم اجتهد من كتبه فأطلق عليها هذا الاسم. وهو مناسب لموضوعها؛ لذا فقد رأيت ترك ما سموها به على حاله.

\* **سبب كتابة الرسالة:** بين المؤلف رحمة الله سبب كتابته هذه الرسالة؛ بأن الكتب في هذا الباب إما أن تكون كتبًا لا يستفيد منها غير العلماء كـ«الاعتصام» للشاطبي، وإما كتبًا غير محررة كـ«الباعث» لأبي شامة، فكان ذلك سببًا في كتابته هذه الرسالة، تيسيرًا وتقريرًا.

\* **التعريف بالرسالة:** قد بين المؤلف رحمة الله في رسالته هذه بطلان العمل بالبدع، وتحقيق الكلام عليها في طريقة أقرب إلى المعاورة والسؤال والجواب، والسبّر والتقطيع العقلي؛ لتكون القناعة لقارئها أبلغ، والحجّة بها أحسن.

فبين أن الدين كله من وضع المشرع، وأن البدعة لا تخلو، إما أن تكون من غير الدين المشروع فهي باطلة اتفاقاً، أو من الدين فيطلب زاعم ذلك بدليل على مشروعيتها.

ثم بين المؤلف رحمة الله تعالى أن الاستدلال على مشروعية أي بيعة لا يخرج عن أحد أربعة أمور:

١- الأمر الأول: ما لا يكون دليلاً شرعياً، كالاستحسان العقلي، أو

الاعتماد على الرؤيا، أو التجربة المخالفة للنص الشرعي، وهذه كلُّها ساقطةٌ.

فيَّنَ أَنَّ الْإِسْتِحْسَانَ ظُنْ لا تَقُومُ الْحُجَّةُ بِهِ، وَالْمُحْمُودُ مِنْهُ عِنْدَ الْعُلَمَاءِ مُبْنِيٌّ عَلَى دَلِيلٍ لَا مَجْرَدَ مِيلٍ نَفْسِيٌّ. وَأَنَّ الرُّؤْيَ لَا تَقُومُ بِهَا الْحُجَّةُ إِجْمَاعًا؛ إِذْ طَائِفَةٌ مِنْهَا مِنْ حَدِيثِ النَّفْسِ أَوِ الشَّيْطَانِ، وَهِيَ رِمْزٌ وَإِشَارَاتٌ لِيُسْتَعْلَمُ عَلَى ظَاهِرِهَا، بَلْ تَحْتَاجُ إِلَى تَأْوِيلٍ وَتَفْسِيرٍ، لَا يَحْسَنُهُ ثُمَّ لَا يَصِيبُهُ كُلُّ أَحَدٍ. وَأَنَّ التَّجْرِيَةَ الْمُصَادِمَةَ لِلَّدَلِيلِ - مَعَ كُونِهَا لِيُسْتَدِلُّ بِهَا - امْتِحَانٌ مِنَ اللَّهِ وَفِتْنَةٌ لِعِبَادِهِ، كَالْأَحْوَالِ الَّتِي يَكُونُ عَلَيْهَا السَّحْرَةُ وَالْمُشَعِّبُونَ وَالدَّجَالُ الْأَكْبَرُ حِينَ يَخْرُجُ قَرْبَ السَّاعَةِ.

ثُمَّ تَكَلَّمُ رَحْمَهُ اللَّهُ عَنْ خَطَا النَّاسِ فِي اسْتِخْدَامِ الْفَأْلِ فِي أَمْوَالِهِمُ الدُّنْيَوِيَّةِ أَوْ إِثْبَاتِ الْأَحْكَامِ الشَّرْعِيَّةِ بِهِ، وَعَنْ خَطَا تَعْلُقِهِمُ بِالرِّقَاهَ فِي طَلْبِ الشَّفَاءِ، وَبَيْنَ سَبْبِ نَفْعِ بَعْضِهِمْ، وَأَنَّهُ لِقَوْةٍ إِيمَانِ رَاقِيَّهَا، أَوْ لِتَعْلُقِهِ بِشَيَاطِينِ يَنْفَعُونَهُ.

٢- الأمر الثاني: ما يكون فيه شبهة دليل للعامي، كالاستناد إلى أقوال المقلّدين وجهلة الصالحين، والاعتماد على شيوع العمل به في بعض الجهات.

وَهَذِهِ لَا تَصْلُحُ بِهَا الْحُجَّةُ؛ إِذْ الْفَتْوَى مُبْنَاهَا عَلَى الْعِلْمِ، لَا صَلَاحٌ لِالْمُفْتَى فِي نَفْسِهِ مَعَ خَلْوَهُ مِنِ الْعِلْمِ، وَشَيْوَعُ الْعَمَلِ بِالشَّيْءِ لَا يَصِيبُهُ شَرْعًا يَحْتُجُ بِهِ.

٣- الأمر الثالث: ما يكون فيه شبهة دليل للعامي ، ممَّا هُوَ مُبْنِيٌّ عَلَى

أقوال المجتهدين، ممَّن لم يثبت ذلك عنهم، أو ثبت لكن عارضه ما هو أولى منه.

٤- الأمر الرابع: ما يكون فيه شبهة دليل للمجتهد، ممَّا هو مبنيٌ على دليلٍ شرعيٍّ، وهو الكتاب والسنَّة والإجماع والقياس الصَّحيح، لكنَّه لم يثبت، أو ثبت لكن عارضه ما هو أولى منه.

ثمَّ بينَ رحمة الله أنَّ البدعة وضلالُها وذمَّها معلوم عند الناس، ولكن يخفى بابان عليهم: حكم أهل البدع، والطريق التي يتحقق بها العلم بالبدعة.

فتتكلَّم في أولَهُما عن أنَّ أهل البدع على أربعة أقسام:

١- الأول: من يعلم من أهل البدع أنَّ بدعته ليست من دين الإسلام، ثم يزعم أنها ممَّا يحبُّه الله ويرضاه.

٢- الثاني: من يشكُّ في بدعته، فلا يجزم كونها من دين الإسلام.

٣- الثالث: من يجزم أنَّ بدعته من دين الإسلام، ولا برهان له على ذلك، و هو لاء على ثلاثة أضرُّب:

١- الضَّربُ الأوَّل: من بلغ رتبة الاجتهاد ولكن اختَلَّ عنده شرطٌ من شروط صِحَّة الاستدلال، فهو معذورٌ مأجورٌ، إلَّا إنْ نُبَهَ فاستكبر وأصرَّ، وفي حُكْمه مَنْ تبعَه.

٢- الضَّربُ الثاني: من لم يبلغ رتبة الاجتهاد فيتعاطى ذلك بالجهل، فهو ضالٌّ مضلٌّ، وأكثر البدع سببها هؤلاء.

٣- الضَّربُ الثالث: من يقيس على نصوص المجتهدين، وهذا فيه

تفصيل خلاصته أنَّ الاستنباط من المذاهب جائز بقدر الضرورة لمن كان متأهلاً لذلك.

ولم أقف على كلام المؤلِّف رحمة الله عن القسم الرابع من أهل البدع ولا عن كلامه في الباب الثاني فيما وُجد من رسالته!

\* وصف النسخة الخطية: للرسالة نسخة واحدة، مكتوبة بخط مؤلفها المعهود، وهو خطٌّ دقيق واضح في الغالب، وفيها ضرب كثير، وتبييض ما سوَّه في بعض الصفحات في أخرى تليها، ولحق في موضع.

وقد كتبها المؤلِّف رحمة الله في دفتر صغير، في ثلاثة وعشرين صفحة، في كلّ صفحةٍ وجهاً، وسطور كلّ منها قرابة السبعة عشر سطراً.

وهي من محفوظات مكتبة الحرم المكي الشريف، ضمن مؤلفات الشيخ رحمة الله، برقم (٤٦٥٨/١).

\*\*\*

### ٣- الرسالة الثالثة: «صَدْعُ الدُّجْنَةِ فِي فَضْلِ الْبِدْعَةِ عَنِ السُّنَّةِ»:

\* اسم الرسالة: سمى المؤلِّف رحمة الله رسالته في صدرها باسم: «صَدْعُ الدُّجْنَةِ فِي فَضْلِ الْبِدْعَةِ عَنِ السُّنَّةِ».

\* معنى الاسم: «الصدع» في لغة العرب هو: الانفراج في الشيء والشق فيه، و«الدُّجْنَةُ» هي الظلماء<sup>(١)</sup>. وكأنَّ المؤلِّف رحمة الله تعالى فرج وشق ظلمة الجهل وأزاحها بانبلاج نور الحق في رسالته التي فصل فيها بين السنة والبدعة.

(١) مقاييس اللغة لابن فارس (٣٣٧/٢)، و(٣٣٠/٣).

\* سبب كتابة الرسالة: بين المؤلف رحمة الله سبب كتابته هذه الرسالة، وأن دافعه ما أخذه الله من العهد على أهل العلم من البلاغ والتصديع بالحق، وأن كثيراً من الفساد في زمانه سببه إماماة السنن وانتشار البدع، مع قلة المنكِر وتشييط غيرهم لهم.

وأنه أراد بهذه الرسالة بيان الفرق بين السنة والبدعة، بياناً يحصل لمن له معرفة صالحة بالكتاب والسنّة، وأن ما حثه على ذلك أن أجمل مؤلف في هذا الباب، وهو «الاعتصام للشاطبي» تحول دون الاستفادة منه فائدة تامة – إلا لكتاب العلماء – أمرٌ ذكرها.

\* التعريف بالرسالة: تقدّم في سبب كتابة هذه الرسالة أن مؤلفها قصد بها إيضاح الفرق بين السنة والبدعة بياناً يحصل لمن له معرفة صالحة بالكتاب والسنّة، وقد خلص في آخر رسالته إلى أن التعريف الاصطلاحي المختار عنده للبدعة هو: «أمر أصدق بالدين، ولم يكن من هدي النبي صلى الله عليه وآله وسلم، لا بالفعل ولا بالقول».

والكتب المؤلّفة في هذا الباب كثيرة، منها المطبوع ومنها غير المطبوع، تناول فيها مؤلفوها الكلام عن البدع بالشرح والتعريف، أو بالتمثيل والحصر<sup>(١)</sup>.

والمؤلفات في هذا الباب لا تخرج عن أحد أربعة أقسام<sup>(٢)</sup>:

(١) تُنظر عنوانين هذه الكتب في «معجم الموضوعات المطروقة» للحجبي (ص ٧١-٧٢).

(٢) يُنظر في تفصيل هذه الأنواع وذكر المؤلفات فيها والكلام عليها: حقيقة البدعة وأحكامها لسعيد بن ناصر الغامدي (١٨٦/٢٣٧).

- ١- القسم الأول: مؤلفات تكلّمت عن بعض البدع، وتناولتها بالردّ والتبين، من غير تعرّض لتعريف البدعة وأقسامها وأحكامها.
- ٢- القسم الثاني: مؤلفات تكلّمت عن بعض البدع، مع تناول يسير لتعريف البدعة وحكمها.
- ٣- القسم الثالث: مؤلفات تكلّمت عن بعض البدع، مع كلام موجز نافع عن تعريف البدعة، وأقسامها، وأحكامها، وقواعد التأصيل فيها.
- ٤- القسم الرابع: مؤلفات عنيت بمسائل التأصيل في البدع، وهي أصل في بابها.

\* وصف النسخة الخطية: للرسالة نسخة واحدة، مكتوبة بخط المؤلف، وهو واضح في الغالب، والنسخة فيها ضرب كثير. وقد كتبها المؤلف رحمه الله في ثمان صفحات من القطع الكبير، في كل صفحة منها قرابة ثلاثين سطراً. وهي من محفوظات مكتبة الحرم المكي الشريف، ضمن مؤلفات الشيخ رحمه الله، برقم (٤٦٧٣).

\* \* \* \*

#### ٤- الرسالة الرابعة: «الحنيفية والعرب»:

- \* اسم الرسالة: سمى المؤلف رحمه الله رسالته في رأس الورقة الأولى منها باسم: «الحنيفية والعرب».
- \* التعريف بالرسالة: محصل كلام الشيخ رحمه الله في هذه الرسالة أنَّ

الَّذِينَ الْحَقَّ بَقَى فِي عَرَبِ الْحَجَازِ وَمَا حَوْلَهَا فَوْقَ عَشْرِينَ قَرْنَاتِ بَعْدِ إِبْرَاهِيمَ عَلَيْهِ السَّلَامُ، وَأَنَّهُمْ غَيْرُهُمْ بَعْدُ أَشْيَاءَ، وَبَقُوا مُتَمَسِّكِينَ بِأَشْيَاءَ أُخْرَى، حَتَّى  
بَعْثَ اللَّهِ مُحَمَّداً صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

وَهَذَا فِيهِ بَيَانٌ فَضْلُ الْعَرَبِ عَلَى بَنِي إِسْرَائِيلَ، مِنْ جَهَةِ طَوْلِ مَدَّةِ  
تَمَسُّكِهِمْ بِالْحَنِيفِيَّةِ مَلَّةً إِبْرَاهِيمَ، قَبْلَ دُخُولِ الشَّرُكِ فِيهِمْ، مَعَ قِلَّةِ الْأَنْبِيَاءِ  
فِيهِمْ، وَتَفْضِيلِهِمْ عَلَيْهِمْ فِي هَذَا الْأَمْرِ.

وَقَدْ خَلَصَ الْمُؤْلَفُ رَحْمَهُ اللَّهُ إِلَيْهِ هَذِهِ التَّسْتِيْجَةَ بَعْدَ تَحْلِيلِ وَشَرِحِ  
لِلنُّصُوصِ الدَّالَّةِ عَلَى هَذَا الْمَعْنَى، مَمَّا سِيقَ مِنْ كِتَابِهِمُ الْمَقْدَسُ، مَعَ رِبْطِ  
ذَلِكَ بِمَا نَقَلَهُ أَهْلُ الْمَعْرِفَةِ بِتَوَارِيْخِ الْأَمْمِ.

وَمَعَ قِصَرِ هَذِهِ الرِّسَالَةِ وَوِجَازِ تَهَا فَإِنَّ فَوَائِدَهَا كَثِيرَةٌ، فَمَنْ نَتَأْجِهَا:

- ١ - بَيَانُ الْحَدَّ الْزَّمْنِيُّ الْفَاَصِلُ بَيْنَ بَقَاءِ الْعَرَبِ - مِنْ بَنِي إِسْمَاعِيلَ  
وَغَيْرِهِمْ - عَلَى التَّوْحِيدِ وَبَيْنَ بَدَائِيَّةِ دُخُولِ الشَّرُكِ عَلَيْهِمْ.
- ٢ - فَضْلُ الْعَرَبِ الْحَنِيفِيَّينَ عَلَى الْإِسْرَائِيلِيَّينَ، مَعَ بُعْدِ عَهْدِهِمْ بِإِبْرَاهِيمَ  
وَإِسْمَاعِيلَ، وَلَمْ يَكُنْ فِيهِمْ بَعْدَهُمَا إِلَى ذَاكَ التَّارِيْخِ نَبِيٌّ مَعَ قِلَّةِ النَّبِيِّينَ،  
بِخَلَافِ الْآخَرِينَ.
- ٣ - دَلَالَةُ كِتَابِهِمُ الْمَقْدَسُ عَلَى فَضْلِ بَنِي إِسْمَاعِيلَ، وَتَمَسُّكِهِمْ بِدِينِهِمْ،  
مِنْ كَلَامِ اللَّهِ الْمَدَّعِيِّ فِي كِتَابِهِمْ، وَأَنَّ الْعَقْبَى لَهُمْ.
- ٤ - مَنَاقِشَتِهِ لِبَعْضِ كَلَامِ الشَّيْخِ رَحْمَةُ اللَّهِ الْهَنْدِيِّ مُؤْلَفُ كِتَابِ «إِظْهَارِ  
الْحَقِّ» فِي تَفْسِيرِهِ نُصُوصِ الْكِتَابِ الْمَقْدَسِ، وَبَيَانِ الرَّاجِحِ عَنْهُ وَالْتَّدْلِيلِ  
عَلَيْهِ.

٥- تحقيقه نسب «عمرو بن لُحَيٍّ»، والكلام عن أصل النبت، وقيدار ولد إسماعيل.

\* تنبية: إن قيل: إنَّ استدلال المؤلِّف رحمه الله في كتابه بما في كتب أهل الكتاب المقدَّسة عندهم مستشكلاً.

فالجواب: أنَّ هذا غير واردٍ لمن تمَّسَّك بالتوجيه النَّبوي المبيح للتحديث عنهم، دون جزمٍ بصحة ما يررون، وذلك في قوله عليه السلام: «حدثوا عن بني إسرائيل ولا حرج»<sup>(١)</sup>.

والتحديث عن بني إسرائيل إنَّما يجوز ويسوغ فيما لم يخالف أصلًا، كمخالفة نصٍّ من كتاب الله أو سُنَّة نبِيِّ عليه السلام، وفيما لم يُعلم بالضرورة ثبوت تحريفهم فيه.

وفي حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: كان أهل الكتاب يقرؤون التوراة بالعبرانية ويفسّرونها بالعربية لأهل الإسلام، فقال رسول الله عليه السلام قال: «لا تصدّقو أهل الكتاب ولا تكذّبواهم»<sup>(٢)</sup>.

فما لم يدلَّ دليل الكتاب والسنة على تكذيبه لم يجز لنا تحرير ذكره بلْه رَدَّه.

ثمَّ إنَّ الرَّدَّ على اليهود والنصارى أو غيرهم من كتبهم لإبطال باطل يحاجُون به أهل الإسلام، أو حق نريد إثباته لأهل الإسلام = يكون من باب قول الله تعالى: «قُلْ فَأَتُوا بِالْتَّوْرَةِ فَأَتَلُوهَا إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ» [آل عمران: ٩٣].

(١) أخرجه البخاري (٣٤٦١) من حديث عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما.

(٢) أخرجه البخاري (٤٤٨٥) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه.

وللمؤلف سلفٌ في الاحتجاج على أهل الكتاب من كتبهم، فقد تتابع العلماء عبر العصور على الرد عليهم، محتاجين إليهم من كتبهم؛ كما فعل الإمام ابن حزم في «الفصل»، والقرافي في «الأجوبة الفاخرة»، وشيخ الإسلام ابن تيمية في «الجواب الصحيح»، وتلميذه الإمام ابن القيم في «هداية الحيارى»، والشيخ رحمة الله الهندي في «إظهار الحق». وغيرهم كثير.

وال المصدر الرئيس الذي بني المؤلف رحمه الله رسالته عليه، وهو: الكتاب المقدس عند أهل الكتاب (العهдан القديم والجديد) يبدو أنه اعتمد فيه على طبعة قديمة، صدرت في بيروت، سنة ١٨٧٠ م، ثم طبعت بعد طبعة منقحة لهذه الطبعة.

وفي مقدمة هذه الطبعة المعربة الحديثة أنهما انتهوا من إصدارها عام ١٨٨١ م، ولكنهم أعادوا النظر في هذه الترجمة عام ١٩٤٩ م، فأخرجوها في ترجمة أفضل من حيث الأسلوب والتركيب، مع العناية بفن الطباعة، وأتموا العمل فيها عام ١٩٨٠ م.

وقد بيّنت الفروق المهمة الظاهرة بين نص الترجمة عند المؤلف مما يخالف الترجمة الحديثة المشار إليها.

\* وصف النسخة الخطية: للرسالة نسخة واحدة، مكتوبة بخط المؤلف، وهو خط جميل، وليس عليه ضرب إلا في بضعة مواضع، ولا حق إلا في موضع واحد، وكتب المؤلف هوامشها. وكأنه أعدّها مبيضة مهيأة للطباعة.

وقد كتبت في دفتر صغير، في عشر صفحات، في كلّ صفحةٍ تسعه عشر سطراً.

وهي من محفوظات مكتبة الحرم المكّي الشريف، ضمن مؤلفات الشيخ رحمة الله، برقم (٤٦٥٨/٣).

\*\*\*

### ٥- الرّسالة الخامسة: «عقيدة العرب في وثنيتهم»

\* اسم الرّسالة: سمّي المؤلّف رحمة الله رسالته، في أول صفحةٍ منها باسم: «عقيدة العرب في وثنيتهم».

\* التعريف بالرسالة: محصل كلام المؤلّف رحمة الله في هذه الرّسالة بيان عقيدة العرب في جاهليّتهم الوثنية، واعتقادهم في أوّلائهم ومن يدعونه ويتقربون إليه من دون الله.

وقد رقّم المؤلّف رحمة الله مباحث رسالته إلى سبع فقرات جعلها عناوين لتلك الفقرات التي دلّل عليها، وشرح وبيّن.

فقد بيّن المؤلّف بالدليل والشرح في الفقرة الأولى: توحيد العرب وإقرارهم في جاهليّتها في الجملة بربوبيّة الله سبحانه وتعالى.

وفي الثانية: تناقض العرب بجمعهم الإيمان بالربوبيّة مع الشرك في الألوهية.

وفي الثالثة: كفر العرب بأمررين: نسبة البنات لله سبحانه وتعالى، واحتلّ أربعة أسباب حمّلتّهم على ذلك، وحرّر مرادهم بنسبة البنات لله،

والأمر الثاني: عبادتهم غير الله سبحانه وتعالى، وأن ذلك في حقيقته عبادة لما لا وجود له، أو للشياطين، أو لأهوائهم.

وفي الرابعة: تاريخ دخول الوثنية في الحجاز وبلاد العرب على يد عمرو بن لحي الخزاعي.

وفي الخامسة: بيان علّة نصب الأوثان والأصنام وأنّهم لا يعبدون حجارة لذاوتها، وإنّما هي صور لمعبوداتهم، باختلافها.

وفي السادسة: تحقيق أصل تسمية أوثان العرب المشهورة. كاللات ومناة والعزّى - بهذه الأسماء الأنثوية، وهل لهذا علاقة باعتقاد أنّها صور للملائكة وهي عندهم بنات الله.

وفي السابعة - وهي الأخيرة -: معتقد العرب في الملائكة، وأنّهم لا يصاهمون بقية الوثنين في ذلك - كاليونان والمصريين وغيرهم - من عبادتهم لها، بل معتقدهم فيها أنّها وسائل تقربهم إلى الله زلفى.

وأنّه هنا أنّ جملةً من مباحث هذه الرسالة قد أسهب المؤلّف رحمة الله تعالى في الكلام عليها بتفصيل وبيان شافٍ في كتابه الكبير «العبادة».

\* الدراسات السابقة: قد سبق المؤلّف رحمه الله بدراسات وكتب في بعض مضامين هذه الرسالة، مما يتعلّق بالكلام عن أحوال العرب في جاهليّتها، ومعبوداتهم فيها، كما تجد ذلك في كتاب «الأصنام» لابن الكلبي، وفي المتأخّرين ما كتبه الدكتور جواد علي في كتابه النّفيس «المفصل في تاريخ العرب قبل الإسلام».

\* وصف النّسخة الخطّيّة: للرسالة نسخة واحدة، مكتوبة بخطّ

المؤلّف، وليس عليها ضرب إلّا في بعض المواقع، ولا لحق إلّا في موضعين، وقد كتب المؤلّف هوامش، يخرج فيها الآيات ويعزو النقول إلى مصادرها. وكأنّ المؤلّف رحمة الله كان قد أعدّها مبيّنةً مهيأةً للطباعة.

وقد كُتِّبَت في ثلاثة ورقات من القطع الكبير، في كُلّ ورقةٍ صفحتان، في كُلّ صفحةٍ ثلاثة وثلاثون سطراً قد تزيد قليلاً.

وهي من محفوظات مكتبة الحرم المكّي الشريف، ضمن مؤلفات الشيخ رحمة الله، برقم (٤٦٧٠).

\* \* \* \*

## ٦- الرّسالة السادسة: «الرد على حسن الضالعي»:

\* اسم الرّسالة: لم يذكر المؤلّف رحمة الله لهذه الرّسالة اسمًا، وقد كُتِّبَ على غلافها: «رسالة على [في] الحلول».

ولمّا كان محتوى القدر الموجود من الرّسالة في الرّد على حسن الضالعي، في قضايا الحلول وغيرها، كما سيأتي في التعريف رأيت تسميتها بهذا الاسم الشامل.

\* سبب كتابة الرّسالة: بين المؤلّف رحمة الله سبب كتابته هذه الرّسالة؛ حيث قال في أولها: «فإنّي عند وجودي بعَدَن، أواخر سنة ١٣٤١ هـ بلغني عن رجلٍ يُدعى السيد حسن باهارون كان مقيماً بالضالع ثم بيافع، يدعوه الناس إلى بعض العقائد الباطنية الحلولية.. وإنّه قد اتّبعه خلُقٌ كثيرٌ، وألّف جماعةً من العلماء في الإنكار على أقواله وضلاله.. وسألني بعض الإخوان

أن أحذو حذوهم، بكتابه رسالٰة في هذه القضية.. مع أنّي تصفّحتُ بعض تلك الرسائل، فرأيتها منسوجةً بالحِدَّة والغُضُّب، وذلك وإن كان محموداً في الشّرع لكن الأولى في خطاب الجُهَّال الرّفُق واللّٰيْن.. وليس القصد من التّأليف في هذه القضية مجرّد إقامة الحُجَّة والخروج من عهدة السُّكُوت، بل القصد مع ذلك إنقاذ هؤلاء المساكين من تخبُّطات الشّياطين».

\* التعريف بالرسالة: بين المؤلّف رحمة الله كما تقدّم في سبب كتابته هذه الرّسالة عزمه على الرّدّ على حسن بن إبراهيم باهارون الضّالّاعي الحولي، وأنّه سيلتزم بالأولى في خطاب هذا الجاهم، باستعمال الرّفُق واللّٰيْن وإيضاح الحقائق باللطف والحكمة.

ثمَّ بين المؤلّف خطّه في كتابه، فقال: «وقد عزّمتُ مستعيناً بالله تعالى على كتابة أوراق في هذا الصّدد، تتحصّر في مقدّمة وفصول: المقدّمة: فيما بلغني عن هذا الرجل وأصحابه، بأسانيدها.

الفصل الأوّل: في وحدة الوجود التي يلهمج بها المتصوّفة، وبيان عقائد أئمّة الصّوفية.

الفصل الثاني: في معنى الوحدة عند المتطرّفين، وما يشبه ذلك من مقالات الفرق، والأدلة المناقضة لذلك من العقل والنقل.

الفصل الثالث: في حكم من دعا إلى ذلك، أو اعتقد، أو شكّ، أو سكت.

الخاتمة - ختم الله لنا بخير الدنيا والآخرة : في أحاديث واردة في التّحذير من الدّجاجلة، أعاذنا الله وال المسلمين من شرّهم».

لكن المؤسف أنَّ ما وُجد من هذه الرسالة لا يتجاوز المقدمة التي أشار إليها المؤلِّف، ولم أُعثر على بقية الرسالة.

وقد نقل في هذه المقدمة التي أراد الكلام فيها عن حال هذا الرجل من بعض مشايخه وأصحابه من أهل العلم، كالشيخ محمد بن علي بن إدريس، ومن كتب الردود السابقة، كرد شيخه الإدريسي، وردُّ الشيخ سالم باصهي، المعونون بـ«كشف الغطاء عمّا يحصل لبعض السالكين من الخطأ عند مقدمات حال الفنا والفتح والمواهب والعطاء»، وردُّ السيد العلامة العلوي، وكتاب السيد عبد الله بن طاهر.

وقد حصل المقصود من هذه النقول في إثبات قول هذا الضالعي بالحلول والاتحاد، وأنَّ قوله مضاءٌ لقول سلفه كابن عربي الحاتمي وعبد الكريم الجيلي وغيرهما.

وتضمنَّت المقدمة بيان أنَّ بضاعة هذا الضالعي في علم الشرع وفي حديث رسول الله ﷺ خصوصاً مزاجة.

ودعوه العريضة بالتلمندة على مشايخ مصر والشام وال伊拉克 والجaz والفرات واليمن.

ودعوه السيادة بالانتساب إلى أهل البيت، من آل با هارون.

وظهور جهله في خلطه بين ما نقل عن السلف من كلامهم الذهبي عن الفناء بما يعتقد هو من الحلول والاتحاد.

واستنكافه عن الحق بعد ما تبيَّن له، واعترافه بالخطأ بعد رؤيا رأها، لكن

الله كتب عليه الخذلان فنكص على عقبيه، ثم أظهر ما عنده من الحلول وتمادت به الحال حتى قال برفع التكاليف عن الناس، كالصلوة والصيام، وأنكر صحة نبوة نبينا صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وأنكر ثبوت القرآن عنده، مع إيمانه بصحة ثبوت الإنجيل.

ثم يَبَيِّنُ وَهَاءُ حَجَّتِهِ فِي إِنْكَارِ الْقُرْآنِ مَعَ إِيمَانِهِ بِثَبَوتِ الْإِنْجِيلِ وَالْتُّورَاةِ، وَنَقْلِ عَنِ الْمُخْتَصِّينَ بِالرَّدِّ عَلَى أَهْلِ الْكِتَابِ مَا يَدْلِلُ عَلَى وَقْوَعِ التَّحْرِيفِ الظَّاهِرِ فِي الْعَهْدَيْنِ الْقَدِيمِ وَالْجَدِيدِ، كَالشِّيْخِ رَحْمَةُ اللهِ الْهَنْدِيِّ وَابْنِ حَزْمٍ، وَقَدْ أَطَالَ النَّقْلُ عَنِ الْإِمَامِ ابْنِ حَزْمٍ رَحْمَهُ اللهُ بِمَا يُؤْكِدُ صِحَّةَ وَقْوَعِ التَّحْرِيفِ فِي الْعَهْدَيْنِ.

وَتَوَسَّطَ ذَلِكَ وَتَضْمِنَ أَيْضًا نَقَاشَهُ فِي مَسَائِلِ أُخْرَى.

كَجَهْلِهِ سَبَبَ تَسْمِيَةِ عِيسَى عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ بِالْمَسِيحِ، وَعَدْمِ إِدْرَاكِهِ الْحِكْمَةَ مِنْ خَلْقِهِ دُونَ أَبٍ.

وَمَنَازِعَتِهِ فِي إِعْجَازِ الْقُرْآنِ، وَمَسَاوَاتِهِ بِبِلَاغَةِ الشِّعْرَاءِ وَالْخُطَّابِ، وَاسْتَدَالَاهُ عَلَى بَطْلَانِ صِحَّةِ ثَبَوتِ الْقُرْآنِ بِذِكْرِ عَصِيَانِ الْأَنْبِيَاءِ لِرَبِّهِمْ فِيهِ.

وَاحْجَاجَهُ عَلَى صِحَّةِ تَثْلِيثِ النَّصَارَى بِفَلْسَفَةِ وَاهِيَّةِ.

وَزَعْمَهُ بِاسْتَدَالَالِ وَاهِيَّ أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَمْ تَكُنْ لَهُ آيَةٌ مَعْجَزَةٌ إِلَّا الْقُرْآنُ. وَقَدْ عَادَ الْمُؤْلِفُ إِلَى إِثْبَاتِ تَحْرِيفِ الْعَهْدَيْنِ، بِنَقْلِ مَسْهِبٍ عَنِ ابْنِ حَزْمٍ، وَبِهِ انتَهَى مَا وُجِدَ مِنْ هَذِهِ الرِّسَالَةِ.

\* **وصف النسخة الخطية:** للرسالة نسخة واحدة، مكتوبة بخط جميل، يشوبه عدم وضوح في كثير من المواقع، مع ضرب ولحق وبياض وخرم كثير، وقد يصل الضرب أو الخرم في الصفحة أحياناً إلى كلها أو بعضها.

وخط الرسالة خط المؤلف المعهود، غير ورقتين مغایرتين لخطه المعهود، وهما ورقتان يبدو أنَّ المؤلف أو عز إلى غيره نقلها من كلام الإمام ابن حزم في «الفصل»، وهي المرقمة في التصوير برقم (٩) و(٤٣)، وهي بترقيمي (١٠) و(٢٦).

وقد كتبها فيما يقارب الثلاثين ورقة من القطع الكبير، كل صفحة فيها وجهان، في كل صفحة قرابة عشرين سطراً.

وقد كُتب في وجهي بعض هذه الصفحات واكتفي بالكتابة في وجه واحد في بعضها، مما ترك صفحات في الرسالة بيضاء لا كتابة فيها؛ ولأجل هذا فقد وقع في تصوير الرسالة تشویش كثير، بتقديم صفحات عن مكانها وتأخير أخرى، فأعادت ترتيبها على نحو أقرب إلى النسق الذي يتصل به الكلام.

وبالنظر إلى صور الرسالة المرفقة يتبيَّن وعورتها وصعوبة إثبات النص منها بسياقها الذي كتبه الشيخ رحمه الله بها.

والرسالة من محفوظات مكتبة الحرُم المُكَي الشَّرِيف، ضمن مؤلفات الشيخ رحمه الله، برقم (٤٦٧١).

## ٧- الرسالة السابعة: «ما وقع لبعض المسلمين من الرياضة الصوفية والغلو فيها»:

\* اسم الرسالة: لم ينص المؤلف رحمة الله على اسم رسالته فيما وقفت عليه من أوراقها، وقد كتب في عنوانها: «ما وقع لبعض المسلمين من الرياضة الصوفية والغلو فيها». ولا أدرى أهذا الاسم لغلاف الرسالة من تسمية المؤلف نفسه، أم اجتهاد ممن اعنى بحفظها وفهرستها، فأبقيتها باسمها الذي كتب عليها.

\* التعريف بالرسالة: يناقش المؤلف في هذه الرسالة أحد الصوفية في كتاب له، ولم يتبيّن لي بعد بحث ونظر معرفة هذا المردود عليه ولا كتابه. ونقاش المؤلف جاري فيها عمّا يتحجّون به من دعوى اكتساب بعض خوارق العادات، وما ثبت وجوده من القوى البشرية المكتسبة، كالإصابة بالعين، والتنويم المغناطيسي، وإيصال الشفاء بالرقية الشرعية، والتفصيل في القوى الخارقة التي يختلط فيها السحر والشعوذة بالكرامة والمعجزة.

ثمَّ بينَ انتقالَ كثيرٍ من هذه الرياضات المخالفة للشرع والتي تكتسب بها القوى النفسية عن الأمم الكفريّة الأخرى، كالهندوس واليونان، ووجود التشابه بين تعبُّد الصوفية المسلمين وتعبد العباد من الهندوس، وما طرأ على هذه التعبُّدات المنقوله عنهم من تهذيب وتغيير وما أبقوه على حاله الأولى.

ثمَّ بينَ أسباب عدم معارضه المسلمين لها بقدر معارضتهم للعقائد المنقوله عنهم، وأنَّ ذلك يعود لاشتباها ببعض العبادات الشرعية، ولبعض

صور التعبد والزهد المأثور عن جماعة من السلف.

ثمَّ تطَّرقَ لِلكلامِ عَنِ اختلافِ أَغْرِاضِ الْمُتَعَبِّدِينَ بِهَذِهِ الْرِّيَاضَاتِ الْمُحْدَثَةِ. وَعَنِ التَّقَاءِ هُؤُلَاءِ الْمُحْدَثِينَ مِنَ الْمُرْتَاضِينَ عَلَى هَذِهِ الْرِّيَاضَاتِ وَقُبُولِهِمْ مِنْ أَهْلِهَا مَعَ تَبَابِنِ أَدِيَانِهِمْ وَدُونَ اسْتِرَاطِهِمْ لِدِينِ ذَاكِ الْمُرْتَاضِ! وَاعْتِرَافُ هُؤُلَاءِ بِولَعِ الشَّيَاطِينِ بِسَالِكِي هَذِهِ الْطَّرِقِ وَحَصُولُ قَوَّةِ تِضَاهِي قَوْيِ السَّحْرَةِ.

ثُمَّ تَكَلَّمُ عَنْ سُحْرِ الْأَبْصَارِ، وَمُثَلِّ لَهُ بِمَا وَقَعَ لِمُوسَى عَلَيْهِ الْصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ مَعَ السَّحْرَةِ، وَقَصَّةُ جَنْدَبِ بْنِ كَعْبٍ مَعَ السَّاحِرِ وَالسُّهْرَوْرِدِيِّ. وَبَيْنَ أَنَّ هَذَا الضَّرِبَ مِنَ السَّحْرِ يَحْتَمِلُ أَنَّهُ سُحْرٌ لِلْأَبْصَارِ فَقَطُّ، أَوْ أَنَّهُ سُحْرٌ لِلْأَدْمَغَةِ، وَهُوَ الرَّاجِعُ عَنْهُ، وَأَنَّ هَذَا يُشَبِّهُ مَا يُسَمَّى بِالْتَّنْوِيمِ الْمَغَناطِيْسِيِّ الْمُعَاصرِ.

وَكَانَ الشَّيْخُ رَحْمَهُ اللَّهُ يُشَيرُ بِهَذَا إِلَى أَنَّ حَقِيقَةَ التَّنْوِيمِ الْمَغَناطِيْسِيِّ عَنْهُ أَنَّهُ سُحْرٌ لِدَمَاغِ الْمُنَوَّمِ مِنَ الْمُنَوَّمِ، فَكَانَ هَذَا الْقَادِرُ عَلَى التَّنْوِيمِ عَنْهُ هُوَ فِي الْحَقِيقَةِ سَاحِرٌ بِلِبَاسِ مُنَوَّمٍ مَغَناطِيْسِيِّ مُعَاصرٍ!

ثُمَّ رَدَّ الْمُؤْلِفُ عَلَى مَنْ شَكَّ فِي صَحَّةِ وَجُودِ هَذِهِ الْقَوَى السَّحْرِيَّةِ بِحُجَّةِ أَنَّهَا تَسْدِي بَابَ الثَّقَةِ بِالْمَحْسُوسَاتِ، وَإِلَى أَنَّهَا تَقْدِمُ عَذْرًا لِمَنْ كَفَرَ بِالْأَنْبِيَاءِ، وَاتَّهَمَهُمْ بِالسَّحْرِ، وَإِلَى مَنْ أَنْكَرَ الْكَرَامَاتِ.

وَقَدْ وَقَعَ سَقْطٌ فِي الرِّسَالَةِ فِي هَذَا الْمَوْضِعِ لَا أَدْرِي مَقْدَارِهِ.

ثُمَّ فَصَّلَ الْكَلَامُ فِي حِكْمَ إِحْدَاثِ بَعْضِ الرِّيَاضَاتِ الرُّوحِيَّةِ الْمَقْصُودَةِ لِلتَّعْبُدِ أَوِ الإِعْانَةِ عَلَيْهِ، كِالْعَزْلَةِ فِي الْخَلْوَاتِ، وَأَرْبَعِينَيَّةِ الصَّوْفِيَّةِ، وَنَاقَشَ

بعض الأدلة التي يدعى أرباب هذه المحدثات دلالتها على محدثاتهم، واستطرد فتكلم عن الطرق الباطلة في الاستدلال على المحدثات، كالتجربة والرؤيا، ودعوى الإلهام، والذوق أو الكشف، أو خبر من يرونه ملكاً، أو حضراً، أو نبياً ونحو ذلك.

ثم ناقش قول المردود عليه بجواز تعاطي السحر لإيذاء الكفارة، وبين عدم جواز استعمال السحر بهذه الحجّة.

وشنّع على من زعم أنَّ هذه القوى المحرّمة من جنس الكرامات، وبين أنَّها وإن كانت محرّمة فإنَّها لا تخرج عن إرادة الله وإذنه. وشنّع بالردد أيضًا وجَهَّل من أفحش القول بأنَّ معجزات الأنبياء حاصلة بقوى نفسية مكتسبة!

ثم تطرَّق المؤلِّف رحمه الله إلى ما وقع من المبالغة والغلو في الرياضيات الزهدية عند الصوفية، كالجوع، والسهر، وترك أكل ذي الروح، وغير ذلك، ونقل إنكار تكُلُّف ذلك والغلو فيه عن السلف من الصحابة ومن بعدهم.

ثم ذكر التطوُّر التارِيخي لهذه الرياضيات والانحراف الذي طرأ عليها بمرور الوقت، وبين أنَّ قمة الانحراف وذروته حين اتّصلت علوم الإسلام بعلوم أمم الكفر من اليونان والهندوس وغيرهم في القرن الثالث الهجري، وانتقال تلك الرياضيات مع ما انتقل من هذه العلوم إليهم، واتفق ذلك وتزامن مع انتشار خواطر الصوفية وشيوخ الباطنية.

وأشار إلى أنَّ غالب ما يُحكى من المكاففات والكرامات عن التَّابعين وأتباعهم ومن قرُبَّة منهم من اختراع القُصَاص.

ثم عقد فصلاً بينَ فيه الرياضة المكتسبة بالجوع الصوفي وعدم علاقته بالجوع الشرعي، وفصلاً آخر بينَ فيه الرياضة المكتسبة بالسهر الصوفي وعدم علاقته بالسهر الشرعي، وفصلاً ثالثاً بينَ فيه الرياضة المكتسبة بترك أكل ذات الأرواح وعدم علاقته بالشرع.

ثم عقد فصلاً ردَّ فيه على زعمهم بأنَّ المرتاض بالرِّياضَة المُعْرُوفَة بينهم إذا حصل له ما يسمُّونه بالفتح تحصل له القوَّة النفسيَّة المذكورة. وبه ينتهي ما وُجد من هذه الرسالة، والتي يظهر من سياقها نقصُّ في أولها ووسطها وأخرها.

ومع قصر هذه الرسالة ووضوح أصل كتابة الشيخ لها حوت على كثير من المباحث النافعة والفوائد العالية في علوم شتى غير ما تقدَّم. كلامه عن مسألة النبوات واكتسابها.

وظهور نَفْسِه الحديسي المشهود في إعلاله حديث: «ثلث لطعame» وما تبع ذلك من كلامه عن مسألة السَّماع وعَدَمِه عند الإمام البخاري رحمه الله، وتقعده قاعدة مختصة بتصْرُف البخاري في كتابه «التاريخ الكبير». ومباحث لغوية وفقهية أخرى.

\* **وصف النُّسخة الخطِّيَّة:** لم أقف للرسالة إلَّا على نسخة واحدة، مكتوبة بخطِّ المؤلِّف، وهو جميل واضح دقيق غير واضح في بعض المواضع، وعليه ضربٌ ولحق.

وقد كتبها في أوراق دفتر كعادته رحمه الله، وتقع في إحدى عشرة صفحة، وكانت مفَرَّقة في رسالتين، الأولى في ستَّ صفحات لكل صفحة

ووجهان سوی الصفحتين الأولىين فليس فيهما غير وجه واحد، وفي كل وجه من هذه الصفحتين قرابة ثلاثةين سطراً، وظاهرٌ من سياق المخطوط نقصٌ في أوله ووسطه وآخره.

وهي من محفوظات مكتبة الحرم المكي الشريف، ضمن مؤلفات الشيخ رحمة الله، برقم (٤٨٠٣).

والثانية وهي في خمس صفحات في كل صفحة قرابة ثلاثةين سطراً، وقد وُجِدت ضمن أوراق أخرى برقم (٤٧٠١)، على العادة المعهودة فيما يقع في خزائن المخطوطات من انتقال أوراق المخطوطات وتفرقها ووضعها في غير موضعها.

\*\*\*

#### ٨- الرسالة الثامنة: الشفاعة:

\* اسم الرسالة: لم يسم المؤلف رحمة الله هذه الرسالة، وقد اختارت لها هذا الاسم نظراً لموضوعها.

\* سبب كتابة الرسالة: بين المؤلف رحمة الله سبب كتابته هذه الرسالة، وأنه ألهما لتكون متممةً لمسألة متعلقة برسالته الأخرى، وهي رسالة «العبادة»، فقال: «جمعتُ رسالةً مطولةً في تحقيق العبادة المطلقة، أي: أعم من أن تكون لله عزّ وجلّ أو لغيره، فوجدت عبادة غيره تشابك مسألة الشفاعة، بحيث لا يمكن تحديد العبادة ما لم تتحدد الشفاعة وما يتعلّق بها. ولهذا لا تكاد تجد موضعًا في القرآن تقام فيه الحجّة على المشركين إلا وفيه التعرُّض للشفاعة، فرأيت أن أفرد مسألة الشفاعة برسالة، تحيط

بفروعها».

### \* التعريف بالرسالة:

تقدّم أن المؤلّف رحمة الله قصد من تأليف هذه الرسالة أن تكون متمّمةً لمسألة متعلّقة بالعبادة، وقد مهّد المؤلّف رحمة الله رسالته بكلام مختصر عن تفاوت الناس عامةً وخاصةً، من جميع الطوائف في مسائل الحق ما بين مشرّقٍ ومغارّبٍ، ومن ذلك تفاوت أقوالهم في مسألة الشفاعة.

ثم شكا رحمة الله من أحوال بعض المشايخ والقصّاصين المرّخصين في الشفاعة الباطلة، وحظُّهم من العلم فيها. فمن المرّخصين للشفاعة الباطلة من أخلد إلى ما شاء؛ خشية أن يكون خلافه هلاكاً في دينه ودنياه.

ثم عقد مقدّمة بين فيها معنى الشفاعة من جهة اللغة، وبعض المسائل المتعلقة بها، كعدم اشتراط قبول المشفوع عنده لشفاعة الشافع، وأنّه لا ينبغي للشافع أن يغضب على المشفوع إليه إذا أبى قبول الشفاعة، وأنّه لا يشترط في الشفاعة كونها من الأدنى للأعلى، ولكن يشترط فيها أن لا يكون الشافع مالكاً للحاجة المشفوع فيها.

ثم عقد فصلاً في أقسام الشفاعة عند الله تعالى، وبدأ بأولها، وهي شفاعة الإنسان لآخر حياً كان ذلك الآخر أو ميتاً، وأنّ الغالب تسمية هذا القسم بالدعاء، ثم استطرد في ذكر مباحث متعلّقة بالدعاء، لكن الرسالة لم تكتمل، فقد وقف عند بداية كلامه عن المبحث الثاني من مباحث الدعاء، وسيأتي ذكر المبحثين.

أما المبحث الأول من مباحث الدعاء فقد ذكر فيه حكم طلب الدعاء،

ونقل الإجماع على جواز طلبه من الأحياء، مع قول بعضهم بكراهته، وذكر أسباب ذلك عندهم، وأنَّ الذي تلخَّص عند المؤلف هو جوازه في الأصل، ثم يكره ويكون خلافاً للأولى لعوارض ذكرها.

ونبَّه ضمن ذلك على أهميَّة الدعاء وجعل الخيرة في إجابتة إلى الله، ونبَّه أيضاً على أنَّ المانع من الدعاء عند بعض الناس وطلبه من الآخرين = عدم يقينه بإجابة الله لدعائه، بظنِّ أنَّ إصراره على الكبائر يمنع من الإجابة. ونبَّه إلى كراهة الدعاء إجابة لطلَّاب الدعاء إن كانوا مصرِّين على الكبائر، وإرشادهم إلى التوبة من المعاصي بدل الإصرار عليها وسؤال غيرهم الدعاء. ونبَّه أيضاً إلى كراهة الدعاء إن دخل الداعي عجبٌ، أو حصل لطالبيه غلوٌ اعتقادٍ فيه.

ثم ذكر بعض الأحوال التي يستحبُ فيها طلب الدعاء من الآخرين.

وأما المبحث الثاني من مباحث الدعاء فقد ذكر فيه ما ينبغي للمطلوب منه الدعاء، وأنشأ فيه خمسة أمور، ثم وقف على السادس. وبه انتهى القدر الموجود من الرسالة.

\* **وصف النسخة الخطية**: للرسالة نسخة واحدة، مكتوبة في آخر الدفتر الثاني من بحث تفسير سورة الفيل والرد على عبد الحميد الفراهي، بخط مؤلفها المعهود، وقد وقع في بعض صفحاتها وبعض مواضع في أسطرها بياض تركه المؤلف لإرادة نقل آية أو نحوه.

وعدد أوراق ما وُجد من الرسالة خمس عشرة ورقة، في كل ورقة بضعة عشر سطراً، وفي بعضها لحقه وضربٌ وتصحيح. وهي من محفوظات

مكتبة الحرم المكي الشريف.

\*\*\*

٩- الرّسالة التاسعة: التفضيل بين الخلفاء الأربع رضي الله عنهم:

\* اسم الرسالة: لم أجد تسمية للمؤلف رحمه الله لرسالته هذه.

\* التعريف بالرسالة: تكلّم المؤلف رحمه الله في هذه الرسالة عن مسائل متعلقة بالفضيل بين الخلفاء الأربع الراشدين رضي الله عنهم، فمهّد ببيان عدم انضباط التفضيل عند من يطلقه، سواءً أكان بتشييد الدين أو نفع المسلمين أو ورود الأدلة؛ إذ الأربع كلهم مشترين فيها، وأن التفضيل إن كان بالنظر إلى منزلتهم عند الله تعالى فمردود؛ لأنَّ كلام في غيرِ لا يعلمه إلا الله.

ثم ذكر ما يحصل في التفضيل من التّعصب، ونبَّه على أنَّ الخلفاء أنفسهم لم يشتغلوا به، بل كانوا يغمطون أنفسهم ويفضّل بعضهم بعضاً عند اختلاف التفضيل.

ثم ذكر رحمه الله أربعة وجوه تظهر بها حكمة بالغة في تأخر خلافة عليٰ رضي الله عنه عن الثلاثة، وما حصل في ذلك من المصالح واندفع به من المفاسد، وبه تنتهي هذه الرسالة.

\* وصف النسخة الخطية: للرسالة نسخة واحدة، مكتوبة بخطٍّ مؤلفها المعروف، وهو واضح غالباً، وهي من محفوظات مكتبة الحرم المكي الشريف ضمن مجموع برقم [٤٦٩٦] في ورقتين.

\*\*\*

## ١٠ - الرسالة العاشرة: تعلق العقائد بالزمان والمكان:

- \* اسم الرسالة: لم ينصّ المؤلف رحمة الله على اسم رسالته، وقد كتب في فهرس مكتبة الحرم المكي هذا العنوان، وهو مناسب لموضوعها.
- \* التعريف بالرسالة: قد بيّن المؤلف رحمة الله في مطلع رسالته أهمية النظر إلى حال المكان والزمان لتعلقهما تعلقاً متيناً بالعقائد.
- ثم ذكر معنى «المكان»، وحقيقة الفضاء، والفرق بينه وبين الهواء.

ثم ناقش رحمة الله بطريق العقل ما نُقل من إطباقي المتكلمين في إطلاقهم على «الفضاء» عَدَمَا يسمُونه بُعداً موهوماً، وزعموا أنه شيء موجود. وبين فيها أن بعض ما يزعمه المتكلمون ضرورة هو من الوهميات، وما يكون وهمياً عندهم هو ضروري. وهذا هو القدر الموجود من هذه الرسالة.

\* **وصف النسخة الخطية:** هذه الرسالة لها نسخة واحدة، مكتوبة في دفتر مع ثلاثة رسائل أخرى، بخط مؤلفها المعروف. وتقع في المجموع من صفحة (١١) إلى صفحة (١٣)، في كل ورقة بضعة عشرة سطراً. وهي من محفوظات مكتبة الحرم المكي الشريف، ضمن مؤلفات الشيخ رحمة الله، برقم (٤٦٥٨).

\* \* \* \*

## \* موارد الشيخ في رسائله:

موارد المؤلف التي نصّ عليها في هذه الرسائل قليلة؛ نظراً لقصر الرسائل، وطريقته رحمة الله في الشرح والمناقشة والتحليل والنقد، يظهر بها تقدّم علمه ووفر عقله وحسّه النقدي، وسعة أفقه وغورٍ في بحث المسائل.

والمصادر التي صرّح بأسمائها هي:

- ١- أسباب النزول، للسيوطني.
- ٢- الإصابة في معرفة الصحابة، للحافظ ابن حجر.
- ٣- إظهار الحقّ، لرحمه الله الهندي.
- ٤- الاعتصام، للشاطبي.
- ٥- إعجاز القرآن، للباقلاني.
- ٦- إنجيل لوقا.
- ٧- الإنسان الكامل في معرفة الآخر والأوائل، لعبد الكريم الجيلي.
- ٨- الباعث على إنكار البدع والحوادث، لأبي شامة.
- ٩- التّاريخ الكبير، للبخاري.
- ١٠- تفسير ابن جرير الطّبّري.
- ١١- تفسير أبي السعود.
- ١٢- تهذيب التّهذيب، لابن حجر.
- ١٣- تهذيب الكمال، لل Mizzi.
- ١٤- الثّقات، لابن حبان.
- ١٥- الجرح والتعديل، لابن أبي حاتم.

- ١٦- حُجَّةُ اللهِ عَلَى الْعَالَمِينَ فِي مَعْجَزَاتِ سَيِّدِ الْمَرْسَلِينَ، لِلنَّبَهَانِيِّ.
- ١٧- حِوَاشِيُّ الشَّيْخِ زَادِهِ عَلَى تَفْسِيرِ الْبَيْضَاوِيِّ.
- ١٨- خِزَانَةُ الْأَدْبِ، لِلْبَغْدَادِيِّ.
- ١٩- دَائِرَةُ مَعَارِفِ الْقَرْنِ الْعَشْرِينَ، لِمُحَمَّدِ فَرِيدِ وَجْدَىِ.
- ٢٠- الدُّرُّ الْمُتَشَوَّرُ فِي التَّفْسِيرِ بِالْمُتَشَوَّرِ، لِلْسَّيُونِطِيِّ.
- ٢١- دَلَائِلُ النُّبُوَّةِ، لِلْبَيْهَقِيِّ.
- ٢٢- دِيْوَانُ الْبَوْصِيرِيِّ.
- ٢٣- رِسَالَةُ إِخْرَانِ الصَّفَا.
- ٢٤- تَفْسِيرُ رُوحِ الْمَعْانِيِّ، لِلْأَلْوَسِيِّ.
- ٢٥- سِنَنُ ابْنِ مَاجَهِ.
- ٢٦- سِنَنُ التَّرْمِذِيِّ.
- ٢٧- سِنَنُ الدَّارَمِيِّ.
- ٢٨- سِيرَةُ ابْنِ إِسْحَاقِ.
- ٢٩- السِّيَرَةُ النَّبَوِيَّةُ، لِابْنِ هَشَامِ.
- ٣٠- شِرَحُ الْمَقَاصِدِ، لِلتَّفَتَّازَانِيِّ.
- ٣١- شِرَحُ الْمَوَاقِفِ، لِلْجَرْجَانِيِّ.
- ٣٢- شِرَحُ جَمْعِ الْجَوَامِعِ، لِلْمَحْلِيِّ.
- ٣٣- شِرَحُ ذَرِيعَةِ الْوَصْوَلِ إِلَى اقْتِبَاسِ زُبَدِ الْأَصْوَلِ، لِلْأَشْخَرِ الزَّبِيدِيِّ.
- ٣٤- شِرَحُ مَشْكُلِ الْأَثَارِ، لِلْطَّحاوِيِّ.
- ٣٥- شِرَحُ مَعْانِيِ الْأَثَارِ، لِلْطَّحاوِيِّ.

- ٣٦- صحيح البخاري.
- ٣٧- صحيح مسلم.
- ٣٨- صفة الصَّفوة، لابن الجوزي.
- ٣٩- العبادة، للمؤلَّف نفسه<sup>(١)</sup>.
- ٤٠- الفتاوى الحديثية، لابن حجر المكى.
- ٤١- فتح الباري شرح صحيح البخاري، للحافظ ابن حجر.
- ٤٢- الفِصل في المِلَل والأَهْوَاء والنَّحْل، لابن حزم.
- ٤٣- الكتاب المقدَّس عند أهل الكتاب (العهد القديم والجديد).
- ٤٤- كتب أبي حامد الغزالي العقدية.
- ٤٥- كتب محيي الدين ابن عربي.
- ٤٦- كشف الغطا، للشيخ سالم بن عبد الرحمن باصهي<sup>(٢)</sup>.
- ٤٧- المختصر في أخبار البشر، لأبي الفداء.
- ٤٨- المستدرك على الصَّحِيحَيْن، للحاكم.
- ٤٩- مسند الإمام أحمد بن حنبل.
- ٥٠- مغني اللَّيِّب عن كتب الأعاريِّب، لابن هشام.
- ٥١- مفردات ألفاظ القرآن للراغب الأصبهاني.

(١) سَمَّاها في رسالة «حقيقة الْبِدْعَة»: «رفع الاشتباه عن معنى العبادة والإله وتحقيق معنى التوحيد والشرك».

(٢) سَمَّاها في موضع آخر من رسالة «الرد على الضالعي»: «كشف الغطا عمّا يحصل لبعض السالكين من الخطأ عند مقدّمات حال الفنا والفتح والمواهب والعطَا».

٥٢ - مقدمة فتح الباري لابن حجر.

٥٣ - الميل والنحل، للشهرستاني.

٥٤ - المواقف، للشاطبي.

٥٥ - المواقف، للإيجي.



## منهجي في تحقيق هذا المجموع

- ١ - قمت بإثبات نص المؤلف رحمه الله في رسائله، وقد أغير شيئاً لخطأ ظاهر داعيه سبق قلمِه، وأشير إلى ذلك في الهاشم.
- ٢ - كتب المؤلف رحمه الله في بعض رسائله هوامش فأثبتتها مع إتباعي لها بكلمة [المؤلف]، فصلاً لهوامشه عن هوامشي. وإن استدعي التهميش على هامشه كان ذلك بعد كلمة [المؤلف].
- ٣ - نقلت إلى المتن ما جعله الشيخ رحمه الله في الهاشم من العزو لآيات القرآن الكريم في بعض رسائله، واضعاً اسم السورة ورقم الآية تلوها.
- ٤ - خدمت نصوص الرسائل علمياً، فخرّجت آياتها وأحاديثها وأشعارها، ووثقت نصوصها، وعلّقت ما رأيت أهمية التعليق عليه.
- ٥ - قدمت بمقدمة تمهدية؛ للتعرّيف بكل رسالة، وصنعت في آخرها فهارس لفظيّة لها، ثم فهرسًا تفصيليًّا شاملًا لموضوعات كل رسالة.

عدنان بن صفاخان بن شهاب الدين البخاري  
المدرس بدار الحديث الخيرية بمكة المكرمة

السبت ١٩/١٤٣٢ هـ

حسابي على تويتر: [@adnansafa20](https://twitter.com/adnansafa20)



نماذج من النسخ الخطية



الورقة الأولى من رسالة «حقيقة التأويل»

الورقة قبل الأخيرة من «حقيقة التأويل»

كما في إرثنا الحريم صدح الدجنه في خصل المدحنة عن الشفاعة  
هـ ١٤٢٣

وأنكر كل ذلك حتى استقر الحنف على التحقيق وتصدر العصبة وأقاموا رأوا أن القائم  
وأن شهادة العذر أن تتبين على طلاقه ببيانات الظرف ثم عدده بآدلة وخلف خلوف  
وغير متصوراته، ونملأه بالرون وقصر آخر دلائله وتفصيلاته

وللمرات الخدعة وانتشرت (البدع وعبدة الالهوى وبس المعبود ورائبة المحمود بالاذعنة  
والاذعنة المحظوظة) وكانت السببية العلمي والازدية الالهوى كللة العلاد وتفاعدهم عن فضائل حق  
ما بين خوار خافى ~~لناس~~ اشد من خرف الالم وجيابر رفقي الشهوة او الاجاه  
وطلائع عبد الحظام وخطب الفطام وآخوه آخه لانطيل به كرم جبار وعلق ~~معهم~~  
المرء وصلاته ~~معهم~~ ولا نبالغ في هذه المرة

لارج) اتخد انس روس او فی (الدین جبار خلم بالروا (تفصیل) زغیر حجم خبارا

محل سکاد برس ایم <sup>لر</sup> مه مه مه و لارا تو خونه جادع بلو ولا مادع  
(ذو نهار سلاح السفنه وارسته هزار ربع بوما در سرک (الضفادع

خلاف الجو المحمد بن راعدا الدين بن المغربي العبيت والعيبي ودفنا المحن وشروع الجنيت  
وكان ماتا كان ولا ينتهي

بعد ناي وللجد والذئ من اوله نصيبا من خبر الله وعمره الله وعلمته ان لم يعزه جمل على حفافي  
النصيبي ليديد العبادة حلها في الحق والدعا الى سبيل الرشاد لكنه يُبطن من ذلك  
خور العزيم والمرص على مصالح الرسأة الديميه وزعم ان انا يصي

من الذنوب ونقي عرض عن العيوب وخلصت نسخة لارضا علم الغيب ولست هنا بالغ  
ولآخرها من ذلك ونفسى تعلقني بالتصديق انا نصيبي او نفسي وللآخر ان ياتي بسب  
او ازى سيفهم هذه المرض من حصل عليه وسلسلة المخبر كغير ادع من على واقفه مطرد وعزى

وقد تذكرت انها انت ونحوت عاصلا لكتابك عن امامتنا السن او امامتنا الدع  
واللائحة لهم ولهم مروجت كثيرا من المسلمين لوالائهم ووجهت لهم المسلمين

النسم عليهم الامر فجاء على امامتنا السن واجتنب الدع ولن

وكلنا نام على حمار هذا نسأة او حمارا بعد عارضه عذرنا او عذرنا او عذرنا

الرواد في الدين الدين نزع عن العادة انهم على حملهم العملاء

فردوا به في فنه وبالغوا في حكم تفضيله على المطل والمعن فيه واعتوا بمحور قتلهم  
ووجهه ونحوه ونحوه والاضرار برواحه واحراره فاذ سمع بذلك سمعي من اخواه العمالء

الصادقين كان نصرهم لاخهم وان عرقوه باللوم والتغنيف فهذا يسفل ما وسع  
غيره من الالهات

خواست ساجم الواجبات انسنخ الغرفة بين السن والدمع ونصيبي المجد والهاصل

سبها ملاباذه اذ اسر الدها خلق على طريق واضحه زار الانساق من حيث ايجده

وكان من حيث التفصيل في حقه من تكون لمعرفه صالحها للناس وانهم

واذ ازار الانساق عن هؤلاء

اذ لايست الادعاء (فضلهم) والعاشرة فاما دعاء (فضلهم) فانهم واروا زار الانساق عظام

لا يخضونه لحقه ولا يجرون اليه ولا يرجون ذلك فلهم لغير فعد كان فخر لهم

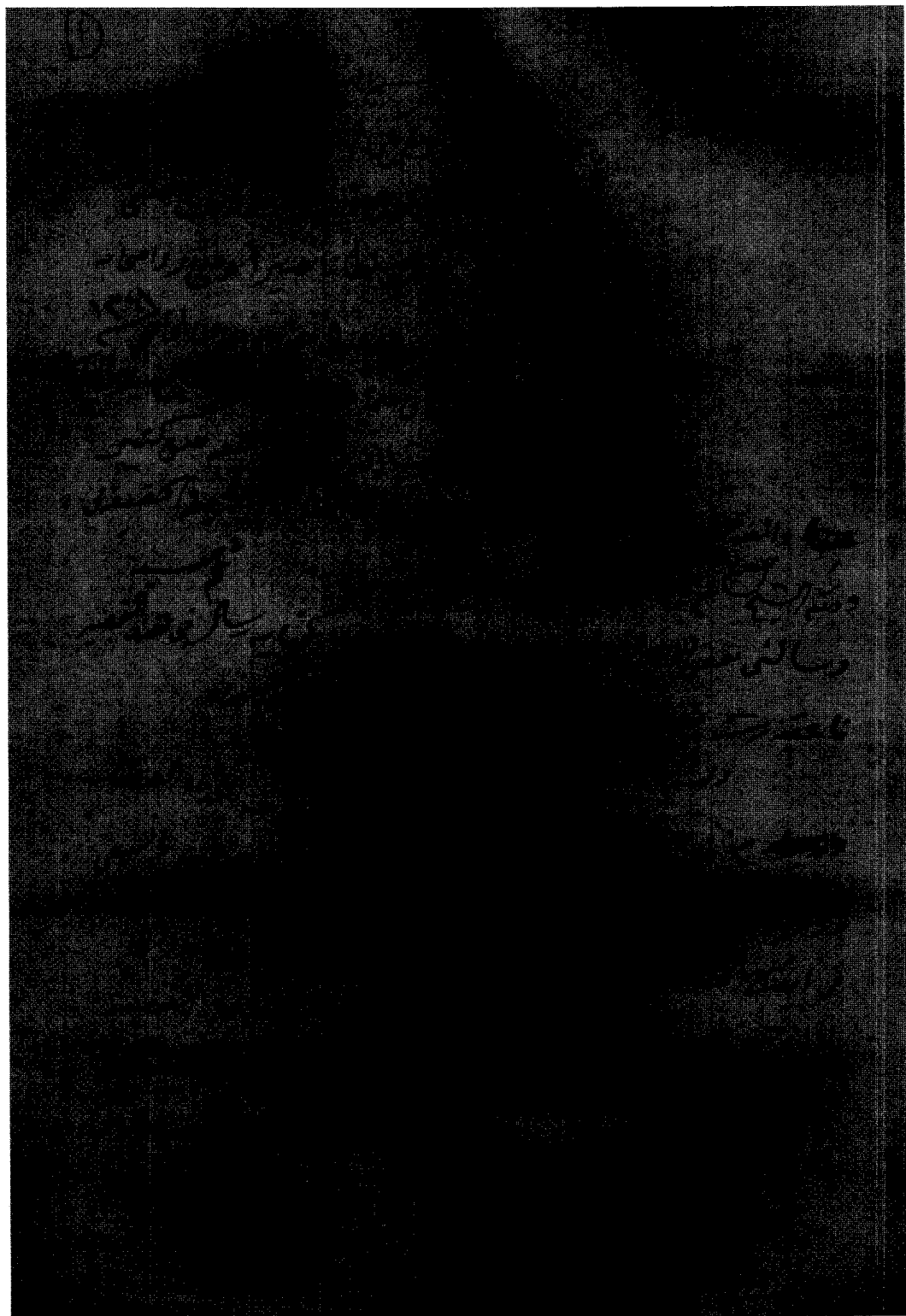
الخنيفية ملء ابراهيم عليه السلام وبقيت بعده في السنة  
اسماً عيل واصحاق وزريرها خاماً اسحاق حكان اسنه  
يعقوب وهو اسرائيل نبياً وجرى لم مع بنية ما احرى وكان يُعرف  
ابن يعقوب نبياً وابنه صادر يعقوب وزادته الى مصر  
ورب ما تسعه مات يوسف وبقى بنو اسرائيل هنا لفضله  
حتى يعم الشعوب موسى وهارون واخبار النبي اسرائيل مع  
موسى تدل على ان دينهم قد كان ضعف جداً اع انة ليس بين  
وفاه يوسف ويعيش موسى الا نحو مائة سنة ثم ازلاه  
تعالي على موسى التوراة وصادرت لهم شريع مستقلة ولأن  
بني اسرائيل يكادوا ينتفعون بـ، انجاثهم الشعوب من خارج  
فروا ينوح بعد وفاته اصحابه ما عقالوا الموسى: اجعل  
لنا الحاكا لهم آلة، ثم دعا لهم موسى الى قيامه بعد وفاته  
وأخبرهم ان الله يكع ودعم النصر فقالوا لموسى: اذهب  
انك دريد خفافيله راتا هنها وعادون، وعبدوا العجل  
و فعلوا ازلفا عيل، وبعد موسى عليه السلام يعيش اسرائيل  
ويعبدوا الاوثان ثم (ظهرت لهم التوراة عادوا ولهذا  
لهم يكدر الدين يستقر خيرهم عن ان الله يكع لم ينزل بعثت لهم بعد  
موسى نبياً بعد نبي وقدم بحث في وقت نبيان او اوله  
ولهم يلهم ذلة بورئ قيامهم بل كذبوا نبياً من ازلفا

لرس من الرئيس ان تحمل حميمية ما يحيطها مسؤولية آلاف السنين او كان العلم لمحاجتها بما رأى في قلبي اول من ادعى  
عليهم حنظلة ونقدم . وانا الرئيس ان تحمل حميمية آثار من حنظلة كعذدة العرب في وثنيتها ما يحيطها  
حتى يسع امني وركلة رماي في سعي على مجادهم انهم مهزوز ، وصولا عاصمه بيد العبرة من ملحة ملحة سمعت ودين عصر العرش  
الاخو عشرين سنة وقد اداروا لشرا من ادراكها وادراكها ثم هي ما يحيط المسلمين بمعرفة خان الولاء انجاوا لتفصيل اعتراف  
منها وما يحيط بها وكتير من الاتهامات التي اتتني انا هر في ماحلا اهلها ومنها قسمها فعنهم يحيطها يصعب على فهمي للاراء  
اللشارة طرها تكون الامر اعظم من ذلك

ومن ذوي شأن (قد لمن الأرض ومن فيه) ان تنتقم صحفون سمعوا لون الله قبل افلازه لرون (حق من ارسله) اذ اسرى <sup>السبعين</sup> ورب البرش اذ افظعن سمعوا لون الله قبل افلازه سعفون (قل من يعبد ملائكة كل شيء ودهم سبب ولهم احتمال عذابه ان تنتقم <sup>السبعين</sup> سمعوا لون الله قبل نأي سعفون ) <sup>٢٣</sup> في آياته (٢٣)

سما قال ابن عباس ... . وما يابس بغيرها اذ اصر شر ائم انتقاماً منكم (الأطلس شم و ماحلاه بالبلق) فلما نهض عليه رجال اخر  
سر كان قد اسلم صورت قتال (وكليبيم لاعالم از اول) فثار اسلم ثم بقيت نسمة ائمه لا يزالون **غوشوا على دار المسجد** واددوه





الورقة الأولى من «الرد على الضالعي»



## الرياضة الصوفية

الورقة الأولى من رسالة «الشفاعة»

